
7اندیشه Info@etemadnewspaper.irشنبه  20  دی 1404 ،  20  رجب  1447 ،  10  ژانویه   2026،  سال بيست‌و سوم،  شماره  6235

و شخصي دعوت مي‌كند. او نشان مي‌دهد كه فضاهاي 
خال��ي در آثار هنري-چه در نقاش��ي، موس��يقي يا 
ادبيات-نمادي از غي��اب و حضور همزمانند و تجربه 
معنا را عميق‌تر مي‌سازند. چنين سكوتي، مخاطب را 
به تمركز و دقتي ژرف‌تر در برابر اثر فرا‌مي‌خواند و امكانِ 
كشفِ لايه‌هاي پنهانِ احساس و معنا را فراهم مي‌آورد.

در نگاه سونتاگ، سكوت ابزاري است براي بازانديشي و 
تجربه زيبايي‌شناختي عميق؛ وسيله‌اي كه هنرمند به 
‌واسطه آن، مخاطب را به مكث، تعمق و حضور كامل در 
لحظه اثر دعوت مي‌كند. اين حضورِ فعال، خلأ و غياب را 
به ابزاري براي خلق معنا و تجربه‌اي رواني-ذهني بدل 
مي‌سازد و سكوت را به يكي از موثرترين عناصر در هنر 

معاصر تبديل مي‌كند.

سكوت؛ حضور جمعي و فرهنگي در هنر
در نگاه جامعه‌شناختي، سكوت تنها نبودِ صدا نيست؛ 
بلكه كنشي زنده و فعال است كه در دل فرهنگ و روابط 
اجتماعي رخ مي‌نمايد. آنا سژيكوسكا-پياتروفس��كا 
در مقاله خود، با عنوان »هنر مش��اركت در سكوت« 
سكوت را به ‌مثابه فرصتي براي مشاركت و تجربه فعال 

در هنر توصيف مي‌كند. اين سكوت، همانند پرده‌اي 
نازك مي��ان حضور و غياب اس��ت؛ نه فق��دان، بلكه 
زمينه‌اي براي تعامل، بازانديشي و كشف معنا، جايي 
كه هر مخاطب مي‌تواند فضاي خالي اثر را با تجربه و 

درون‌بيني خود پُر كند.
سكوت در هنر معاصر، مخاطب را با اثر پيوند مي‌زند و او 
را در بستر اجتماعي و فرهنگي اثر قرار مي‌دهد. مانند 
يك ساز نامرئي، سكوت امكان تجربه جمعي را فراهم 
مي‌آورد؛ جايي كه نهاد هنر، هنرمند و مخاطب در يك 
كنش همزمان شركت مي‌كنند و معنا شكل مي‌گيرد. 
در اين تعامل، سكوت مي‌تواند هم ابزار قدرت و كنترل 
باش��د و هم راهي ب��راي آزادي و خلاقيت. انتخاب يا 
تحميل سكوت، هر دو، معناي ويژه‌اي دارند و مخاطب 

را به مشاركت فعال وادار مي‌كنند.
به بيان ديگر، س��كوت پلي است ميان تجربه فردي و 
ساختارهاي اجتماعي هنر؛ ميان درون و بيرون، ميان 
لحظه شخصي و حافظه جمعي.همان‌گونه كه جان 
كيج با اثر مشهور موسيقايي خود تحت عنوان چهار 
دقيقه و سي و س��ه ثانيه )4’33 “( نشان داد، سكوت 
زمينه‌اي است براي ديدن، شنيدن و حضور در جهان با 
تمام جزيياتش، جايي كه هر مخاطب خود را در جريان 
فرهنگي و اجتماعي اثر ميي‌ابد و تجربه‌اي منحصر به 

فرد خلق مي‌كند.
كيج درب��اره اولين اج��راي اين اثر مي‌گوي��د: »آنها 
]حاضرين در سالن[ به اين موضوع پي نبردند كه هيچ 
چيزي به عنوان س��كوت وجود ندارد. چيزي كه آنها 
تصور مي‌كردند سكوت است، پر از صداهاي اتفاقي بود، 

چراكه نمي‌دانستند چگونه گوش بدهند. در موومان 
اول، صداي باد ش��نيده مي‌شود كه اشيا را به حركت 
درمي‌آورد. در موومان دوم، صداي برخورد قطرات باران 
بر پشت‌بام شنيده مي‌شود و در موومان سوم، صداهاي 
خود مردم است كه هنگام گفت‌وگو يا قدم زدن هرگونه 

صداي جالبي را توليد مي‌كنند.«
در اين مسير، سكوت نه غياب، بلكه ابزاري براي خلق 
معنا، مشاركت و تجربه اجتماعي هنر است؛ سكوتي 
كه در دلِ هر نگاه، هر مكث و هر لحظه خالي، زندگي و 
بودن را بازمي‌تاباند. اما آنچه در فلسفه مرز و محدوديت 
زبان شمرده مي‌شود، در سنت شعري ايران به افقي تازه 
بدل مي‌شود؛ جايي كه سكوت نه نشانه ناتواني، بلكه 
مجالي براي تعالي روح و پرورش معناست. سكوت، در 
اين نگاه، نه صرفا نبودِ صدا، بلكه فرصتي براي تجربه 
دروني است؛ لحظه‌اي براي روي ‌آوردن به آن شنيدنِ 

پنهان كه در نهايت به روشنايي مي‌انجامد.
مولوي در اشعار خود اين نوع سكوت عاشقانه را چنين 

مي‌نماياند: 
»چونك عاشق اوست تو خاموش باش/او چو گوش‌ت 

مي‌كشد تو گوش باش«.
خاموش��ي در اينجا نه انفعال، بلكه گشودگي است؛ 
دعوتي براي آموختن ش��نيدن آنچه جز در س��كوت 

دريافتني نيست.
و در سوي ديگر حافظ سكوت را نه از سرِ عشق، بلكه 

نشانه حكمت و پرهيز از گفتارِ بي‌ثمر مي‌بيند: 
»بر بس��اطِ نكته‌دانان خودفروش��ي شرط نيست / يا 

سخن دانسته گو ‌اي مردِ عاقل يا خموش«.
در روزگار معاصر، سهراب سپهري در صداي پاي آب از 
حضوري سخن مي‌گويد كه جز در سكوت درك‌پذير 
نيست؛ حضوري كه در آن، انس��ان به لطافتِ جهان 
نزديك مي‌شود. در نگاه او، سكوت نه فقدان صدا، بلكه 
نحوه‌اي از حضور است؛ گشودگي‌اي كه امكان شنيدنِ 
جوهر زندگي را فراهم مي‌آورد. هنگامي كه مي‌گويد: 
»گوش كن، دورترين مرغِ جهان مي‌خواند«، سكوت 
را به‌ مثابه دريچه‌اي به هستي نشان مي‌دهد؛ وضعيتي 
كه در آن، انس��ان در خاموش��ي، آواي پنهان جهان 
را مي‌ش��نود. در جهان مدرن كه فناوري و رس��انه‌ها 
سكوت را به حاشيه رانده‌اند، اين فضيلت بيش از هر 
زمان ديگر ارزشمند است. سكوت ما را قادر مي‌سازد 
در برابر هياه��وي مصرف‌گرايي و جري��ان بي‌پايان 
اطلاعات مقاومت كنيم و تجرب��ه‌اي اصيل از خود و 
جهان به دس��ت آوريم. س��كوت فقدان معنا نيست؛ 
بلكه فضايي است براي كشف آن، حضوري كه ما را به 
شنيدني ژرف‌تر، تاملي خردورزانه و تجربه‌اي فراتر از 

كلمات فرامي‌خواند.
سكوت مسيري كمتر پيموده اما گرانبهاست؛ راهي 

براي خودشناسي، تاب‌آوري و فهم هستي.
س��كوت تنها تجربه‌اي زيسته و شاعرانه نيست، بلكه 
جايگاهي ريشه‌دار در تاريخ انديشه دارد. فيلسوفان، 
از يونان باس��تان تا روزگار معاصر، سكوت را نه خلئي 
بي‌صدا، بلكه حضوري ژرف دانسته‌اند؛ سكوتي كه گاه 
راز معرفت است و گاه مرز زبان.افلاطون در محاورات 
خود س��كوت را ش��رط نزديكي به حقيقت مي‌ديد و 
فيثاغورثيان با رياضتِ سكوت، شاگردان خود را براي 
دريافت حكمت آماده مي‌كردند؛ در فلسفه مدرن نيز 
س��كوت جلوه‌هاي ديگري يافت: پاسكال از سكوت 
آسمان‌هاي بيكران بيم داشت و در آن عظمت قدسي 
را مي‌ديد؛ كانت يادآور شد كه عقل در برابر نامتناهي، 
ناگزير به سكوت است. در سوي ديگر، در سنت‌هاي 
شرقي، سكوت راهي براي روشن ‌شدن و يكي شدن با 
كل هستي شد. در تائوئيسم و ذِن بوديسم، سكوت نه 
فقط تمرين، بلكه خود حقيقت است. چنين است كه 
سكوت، در پهنه فلسفه، از غرب تا شرق، همواره پلي 

بوده است ميان انديشه و امر ناشناختني.
آلي��س بورچ��ارد گِري��ن، نويس��نده كت��اب 

The Philosophy of Silenc )فلس��فه 
س��كوت،1940( س��كوت را نيرويي زنده و س��ازنده 
مي‌داند. او س��كوت را اب��زاري براي پالاي��ش درون، 
مهار نفس و كش��ف حقيقتي فراتر از جهان حس��ي 
مي‌شناسد. به باور گِرين، در تمام سنت‌هاي معنوي و 
فلسفي، سكوت نقش بنيادي در سلوك روحاني و رشد 
انساني داشته اس��ت. از يونان باستان تا اديان سامي، 
از مس��يحيت اوليه تا عرفان ش��رقي، سكوت همواره 
وسيله‌اي براي جمع‌آوري نيروهاي دروني، آرام ‌كردن 

ذهن و دستيابي به بينشي ژرف‌تر بوده است.
 در مكتب فيثاغورس، سكوت پنج‌س��اله شاگردان، 
ش��رطي براي تربيت روح بود و در سنت‌هاي شرقي 
مانند بوديسم و تائوئيسم، سكوتِ آگاهانه راهي براي 
رهايي از توهمات حسي و يكي ‌شدن با كل هستي به 
شمار مي‌رفت. گرين تاكيد مي‌كند كه سكوت حقيقي، 
سكوتي منفعل و بي‌حاصل نيست، بلكه فعال، هوشيار 
و همراه با خودانديشي است. اين سكوت، دل و جان را 
آرام مي‌كند، نيروهاي رواني را سامان مي‌بخشد و فرد را 
به تجربه‌اي از »يكپارچگي« و اتصال با واقعيت متعالي 
رهنمون مي‌سازد. به بيان او، سكوت پلي است ميان 
انسان و سرچشمه حقيقت؛ پلي كه تنها با تمرين، صبر 
و مراقبت مي‌توان از آن گذر كرد. اين ديدگاه، مكمل 
انديشه نيچه، ويل، سارتر و ويتگنشتاين است و نشان 
مي‌دهد كه س��كوت، چه در عرصه فلس��فه و چه در 
سنت‌هاي معنوي، همواره فضايي فعال و خلاق براي 

خودشناسي، تامل و درك ژرف‌تر جهان بوده است.

سكوت و هنر
 Silence in اس��تيون ال. بايندمن در كتاب خ��ود
Philosophy, Literature, and Art )سكوت 
در فلس��فه، ادبيات و هنر، ۲۰۱۷( به بررسي سكوت 
در گس��تره فلس��فه، ادبيات و هنر مي‌پردازد و نشان 
مي‌دهد كه سكوت نه تنها فقدان صدا يا واژه نيست، 
بلكه عنصري فعال و تعيين‌كننده در فرآيند خلاقيت 
هنري است. از ديد بايندمن، اين فضا، زمينه‌اي براي 
تمركز، تامل و شكل‌دهي جريان خلاق فراهم مي‌آورد 
و امكان تجربه‌اي ژرف و شخصي را براي مخاطب در اثر 
هنري ايجاد مي‌كند. در شعر نيز استِفان مالارمه، شاعر 
فرانسوي بر اين باور بود كه معنا تنها در آرايش واژه‌ها 
نيست، بلكه در تعامل ميان كلمات و فضاهاي خالي آنها 
شكل مي‌گيرد. او با به‌كارگيري فاصله‌هاي خالي ميان 
واژه‌ها، همانند مكث‌هاي موسيقي، جريان خواندن و 
 Un تجربه اثر را سازماندهي مي‌كند. در اثر معروفش
coup de dés )يك پرتاب تاس(، اين فضاهاي خالي 
به معناي واقعي كلمه »محل سكوت« هستند كه هم 
محدوديت‌هاي زبان را آشكارمي‌كنند و امكان تجربه 

خلاقانه مخاطب را گسترش مي‌دهند.
بايندمن همچنين اشاره مي‌كند كه در موسيقي، جان 
كيج با اثر مشهور خود »4’33 “« سكوت را به عنوان 
يك عنصر خلاقانه وارد تجربه شنيداري كرده است. 
كيج نش��ان داد كه اين فضاي خالي، نه صرفا فقدان 
صدا، بلكه سكوتي اس��ت فعال كه به عنوان زمينه‌اي 
براي مشاهده و توجه به صداهاي محيط عمل مي‌كند. 
تجربه موسيقي در اين اثر، از حالت پيش‌بيني‌شده به 
تجربه‌اي زنده و پويا بدل مي‌شود و آگاهي شنونده از 

محيط و موسيقي را تغيير مي‌دهد.
همان‌گون��ه كه بايندم��ن توضيح مي‌ده��د، كيج با 
بهره‌گيري از مفهوم فضاهاي خالي در هنر، سكوت را 
در موسيقي به عنوان عنصري خلاقانه به كار گرفت. 
او نشان داد كه اين فضاهاي خالي نه به معناي فقدان 
صدا، بلكه زمينه‌اي براي مشاهده و توجه به صداهاي 

محيط و تجربه‌اي عميق‌تر از اثر هنري هستند.
 پيش از آنكه س��كوت در هنر مدرن به شكل يك ابزار 
خلاقانه مطرح شود، اساطير و داستان‌هاي قديمي نيز 
نشان مي‌دهند كه سكوت مي‌تواند عنصري پرقدرت 

و تعيين‌كننده باشد. در داستان‌هاي اساطيري كافكا، 
سكوت س��يرن‌ها جايگاهي ويژه دارد. در اين روايت، 
اوديس��يوس براي آنكه خود را از وسوس��ه سيرن‌ها 
مصون ب��دارد، در گوش‌هاي خود م��وم مي‌ريزد تا از 
آواز محسوركننده آن زنان اغواگر در امان بماند؛ غافل 
از آنكه سيرن‌ها اين‌بار س�الحي نيرومندتر از آواز در 
اختيار دارند: سكوت. ايوون فلايشمن در تحليل اين 
داستان، سكوت سيرن‌ها را استعاره‌اي از هنر مي‌داند. 
به‌زعم او، آواز س��يرن‌ها را مي‌ت��وان نمادي براي هنر 
تلقي كرد و سيرن‌ها را نمايندگان هنرمندان. در اين 
صورت، سكوت به معناي امتناع از آفرينش هنري است 
و اين امتناع، خود س�الحي است به ‌مراتب مهيب‌تر 
از پرداختن به هنر. بدين‌س��ان، س��كوت س��يرن‌ها 
تاملي است در باب قدرت و بي‌قدرتي هنر،  جايي كه 
خاموشي، خود به بياني‌ترين شكلِ گفتار بدل مي‌شود.

اين نمونه‌ها نش��ان مي‌دهند كه سكوت، از اساطير تا 
هنر مدرن، همواره فضايي براي تامل، امتناع و قدرت 
داش��ته و همزمان مخاطب را در موقعيتي فعال براي 
تجربه اثر قرار مي‌دهد. چه در شعر، چه در موسيقي و 
هنر تجسمي و حتي در اسطوره، سكوت عنصري است 

كه خلاقيت و تجربه زيبايي‌شناختي را شكل مي‌دهد 
و به نوعي روشنايي خاموش هنر را ممكن مي‌سازد.

سكوت در هنر معاصر و رسانه‌هاي ديداري
س��كوت در هنرهايي مانند عكاسي، نقاشي و سينما 
همان نقش فعال و خلاقانه‌اي را ايفا مي‌كند كه در شعر 
و موس��يقي ديده‌ايم. فضاهاي خالي در يك نقاشي يا 
كادر‌بندي در سينما و عكاسي، همچون فاصله‌هايي 
ميان واژه‌ها در شعر يا مكث‌هاي موسيقي، امكان توجه 
و تامل عميق مخاطب را فراهم مي‌آورند. اين فضاي 
خالي، نه به عنوان فقدان، بلكه به عنوان حضوري بالقوه 
از معنا عمل مي‌كند و تجربه بصري و احساسي بيننده 
را غني مي‌سازد. براي نمونه آثار مينيماليستي مارك 
روتكو و تركيب‌بندي‌هاي خالي آگنس مارتين، با اتكا 
به سكوت بصري، فضايي براي حركت ذهني و تعامل 
فعال مخاطب ايجاد مي‌كنند. در عكاسي، آثار هيروشي 
سوگيموتو با قاب‌بندي‌هاي س��اده و افق‌هاي آرام يا 
عكاسي‌هاي آندرياس گورسكي با سكوت در وسعت 
تصوير، امكان تمركز بر جزيي��ات و درك عميق‌تر از 
موضوع را فراهم مي‌آورند. در سينما، فيلمسازي چون 
ميكل‌آنجلو آنتونيوني با سكوت‌هاي طولاني و قاب‌هاي 
تهي، تجربه‌اي فلس��في از خلأ و تنهايي انساني را به 

تصوير كشيده است.

نمونه‌هاي ايراني و بومي
نگارنده بر اين باور است كه در هنر ايراني، بهره‌گيري 
از فضاهاي خالي و سكوت بصري حضوري ويژه دارد. 

س��كوت واقعيتي وج��ودي و 
مفهومي است؛ ژرف و بي‌بديل، 
بازگشتي به ساحت امر قدسي 
و به دروني‌ترين وجه هس��تي.

س��كوت رس��يدن به مرز خِرد 
اس��ت، همچون خيره ‌شدن به 
آسمان پرستاره كوير و رازهايي 
كه در پس آن گس��ترده‌اند.هر انديشه خردمندانه‌اي 
پس از سكوتي خاموش، اما روشن هويدا مي‌شود؛ آنجا 

كه سكوت قدرتي مي‌شود در قامت خِرد و انديشه.
سكوت كنشي آگاهانه در بيزاري از بي‌خِردي است؛ 
زمان را در فضايي ناب متبلور مي‌سازد و انديشه را به 
بلوغ مي‌رس��اند. سكوت نه شكس��ت، بلكه احترام به 
مرزهاي زبان و انديشه است. هر آنچه فراتر از منطق و 

بيانِ زباني است، جايگاهش در سكوت است.
سكوت مي‌تواند انتخابي فلسفي باشد؛ كنشي براي 
رهايي از هياهوي بي‌خِردي و بازگشت به تامل. سكوت 
فلسفي نه خاموشي محض، بلكه حضوري ديگرگونه 
است؛ جايي كه انديشه به عمق مي‌رود و زبان از بيان 
بازمي‌ماند. آنجا كه واژه‌ها خاموش مي‌شوند، سكوت 

آغاز به سخن گفتن مي‌كند. 
اين مقاله بر آن اس��ت تا با نگاهي پژوهشي به بررسي 

و تجربه هنر خاموش و سكوت در آثار هنري بپردازد.

فلسفه سكوت: جستاري در قدرت آنچه گفته 
نمي‌شود

در جهاني سرش��ار از ص��دا و گفت‌وگ��وي بي‌وقفه، 
س��كوت اغلب ناديده گرفته مي‌ش��ود، اما در انديشه 
فلسفي جايگاهي ژرف دارد. سكوت تنها فقدان صدا 
نيست؛ بلكه فضايي است سرش��ار از امكان، همانند 
بوم نقاشي كه مي‌توان معنا و تفسير را بر آن نگاشت. 
فلسفه سكوت، حوزه‌اي كمتر كاوش‌ شده، اما عميق 
و بنيادين اس��ت كه ماهيت ارتباط، وجود و فهم را به 

چالش مي‌كشد.
س��كوت، فرصتي براي پرورش عميق‌تري��ن افكار و 
احساس��ات و رهايي از س��لطه زبان و جريان بي‌وقفه 
كلمات است. سيمون ويل سكوت را »تنها زبان خدا« 
مي‌داند، زباني كه م��ا را به قلمروي��ي فراتر از تجربه 
انساني و به خلوص مطلق مي‌رس��اند. سكوت، خود 
مي‌تواند شكلي از مقاومت باشد؛ امتناعي آگاهانه در 
برابر فشارهاي اجتماعي، سياسي و فردي، ابزاري براي 

ايستادگي و حفظ استقلال.
Phenom� در آث��ار مرلو-پونتي، به‌وي��ژه در كتاب 

enology of Perception )پديدارشناس��ي 
ادراك، ۱۹۴۵(، او بر اهميت بدن و حركات غيركلامي 
در انتقال معنا تاكيد مي‌كند. او بيان مي‌كند كه زبان 
تنها وسيله‌اي براي بيان افكار نيست، بلكه خود يك 
عمل بدني اس��ت كه از طريق آن معنا ايجاد مي‌شود. 
در اين زمينه، س��كوت مي‌تواند به عنوان يك فضاي 
ميان‌زباني در نظر گرفته شود كه در آن بدن و حركات 

غيركلامي نقش مهمي در انتقال معنا ايفا مي‌كنند.
The History of Sexual� ميشل فوكو، در كتاب 

ity, Vol. 1 )تاريخ جنسيت، جلد اول ۱۹۷۸(، سكوت 
را نه به ‌معناي غيبت صدا، بلكه به عنوان بخشي از شبكه 
پيچيده قدرت و دانش مي‌داند. او نش��ان مي‌دهد كه 
قدرت تنها در قالب گفتار و بيان عمل نمي‌كند؛ آنچه 
گفته نمي‌ش��ود و آنچه ممنوع يا به س��كوت سپرده 
مي‌شود نيز سهم مهمي در شكل‌گيري حقيقت دارد. 
بدين‌سان، سكوت خود به ابزاري گفتماني بدل مي‌شود 
كه تعيين مي‌كند چه چيز مي‌تواند آشكار شود و چه 
چيز بايد ناگفته بماند. در نگاه فوكو، سكوت نه فقدان، 
بلكه حضور فعالي است كه نظم اجتماعي و توليد دانش 
را هدايت مي‌كند و نشان مي‌دهد كه در پس هر گفتار، 
لايه‌هايي از ناگفته‌ها و فاصله‌ها حضور دارند كه معنا و 

قدرت را شكل مي‌دهند.
پس از بررسي نقش س��كوت در ساختارهاي قدرت 
و تجربه بدني، نوبت به معن��اي دروني و خودآگاهانه 
سكوت در مسير فهم خويشتن مي‌رسد. سكوت راهي 
به سوي خودشناسي نيز هست. فلسفه‌هاي شرقي، 
به‌ويژه بوديسم، سكوت را ش��يوه‌اي براي رسيدن به 
روشن‌بيني مي‌دانند؛ در فرآيند مراقبه، انسان با فاصله 
‌گرفتن از آشوب بيروني، مجال شنيدنِ صداي دروني 

را ميي‌ابد.
تيك نات هان مي‌نويسد: »فقط هنگامي كه اقيانوس 
س��اكت و آرام اس��ت مي‌توانيم انعكاس م��اه را روي 
آن ببينيم و س��كوت مطلقا چيزي اس��ت كه از قلب 
سرچشمه مي‌گيرد، نه از ش��رايط بيروني ما. زندگي 
در سكوت به معناي هرگز سخن نگفتن، هرگز درگير 
موضوعي نشدن يا انجام ندادن كاري نيست؛ فقط به 

اين معناست كه درون ما آشفته نيست.«
در انديش��ه هايدگر، »دازاين« )Dasein( به معناي 
بودنِ انساني است كه خود نسبت به بودنش آگاه است. 
از اين‌رو، سكوت نزد او تنها زماني معنا دارد كه از چنين 
بودني برخيزد؛ سكوتي كه نه خاموشي، بلكه گونه‌اي 

از گفتارِ اصيل است.
زبان، ه��ر چن��د اصلي‌تري��ن اب��زار ارتب��اط ميان 
انسان‌هاس��ت، ام��ا نمي‌تواند همه آنچ��ه در ذهن و 
دل ما مي‌گ��ذرد را منتقل كند. در جاي��ي كه واژه‌ها 
از بيان ناتوان مي‌ش��وند، سكوت خودنمايي مي‌كند. 
در اين مسير، س��كوت نه‌تنها تجربه‌اي دروني است، 
بلك��ه محدوديت‌هاي زبان را نيز آش��كار مي‌س��ازد. 
ويتگنشتاين مي‌گويد: »در آنجا كه نتوان از آن سخن 
گفت، بايد خاموش ماند.« س��كوت، اعترافي است به 
مرزهاي زبان و ابزاري براي اش��اره به آنچه ناگفتني و 
بيان‌ناپذير اس��ت. ريلكه نيز سكوت را ضرورتي براي 
س��فر به درون مي‌داند؛ فرصتي براي شنيدن صداي 

عميق خويش.
 The Aesthetics ofس��وزان س��ونتاگ در مقاله
Silence، )زيبايي‌شناسي سكوت۱۹۶۷( سكوت را 
نه فقدانِ صدا، بلكه حضوري فعال و معنادار در تجربه 
هنري مي‌داند. به باور او، سكوت در هنر معاصر فضايي 
براي تامل، بازانديش��ي و درك ژرف‌تر اث��ر فراهم  و 
مخاطب را از يك مشاهده صِرف به تجربه‌اي مشاركتي 

براي نمونه در نقاشي مدرن ايران، آثار فرامرز پيلارام با 
فرم‌هاي ساده و رنگ‌بندي غالبا مينيمال، فضايي باز 
و متفكرانه ايجاد مي‌كنند كه مخاطب را به تجربه‌اي 
دروني و تامل‌آميز دعوت مي‌كند. به‌طور مش��ابه، در 
عكاس��ي احمد عالي، تركيب نور، سايه و قاب‌بندي 
دقيق، سكوتي بصري پديد مي‌آورد كه مشاهده‌كننده 

را به تمركز و تجربه ذهني فرا مي‌خواند.
عكس‌هاي احمد عالي با قاب‌بندي‌هاي ساده، تركيب 
دقيق نور و سايه و حضور تكرارشونده دست‌ها، نوعي 
تامل بصري بر رابطه انسان و جهان پيرامون را شكل 
مي‌دهند. در آثار او، س��كوت نه به معناي غيبت صدا، 
بلكه به ‌ص��ورت فاصله و مكثي مي��ان عناصر بصري 
حضور دارد؛ مكثي كه مخاطب را به درنگ و مشاهده 
عميق‌تر وامي‌دارد. اين سكوتِ تصويري، نوعي تعادل 
ميان حضور و غياب را به نمايش مي‌گذارد و تجربه‌اي 
آرام و تاملي از ديدن فراهم مي‌كند. چنين سكوتي در 
آثار عالي، نه خلأ، بلكه حضوري شفاف از ديدن است؛ 
حضوري كه روشنايي س��كوت را در عكاسي معاصر 

ايران متجلي مي‌سازد.
در س��ينماي ايران، عباس كيارس��تمي س��كوت را 
ب��ه عنصري فع��ال در روايت بدل كرده اس��ت. فيلم 
»طعمِ گي�الس« )۱۳۷۶( با قاب‌بندي‌هاي طولاني، 
س��كوت‌هاي طبيع��ت و مكث‌ه��اي س��نجيده در 
گفت‌وگوه��ا فضايي تامل��ي و فلس��في مي‌آفريند. 
در اين س��كوت، مخاطب با روانِ ش��خصيت اصلي و 
جهان پيرامون او روبه‌رو مي‌شود و تجربه‌اي شاعرانه 
از زندگ��ي، مرگ و بودن كس��ب مي‌كن��د. رويكرد 
كيارستمي همراه با فضاس��ازي بصري احمد عالي و 
مينيماليسم شاعرانه فرامرز پيلارام، پيوندي مفهومي 
ميان تصوير و س��كوت برقرار مي‌سازد و سكوت را به 

عنصري مركزي در هنر ايراني معاصر بدل مي‌كند.
لوبگا ميدليچ در مقاله خود »زيبايي‌شناسي سكوت: 
درك نيروي نهان در هنر« نشان مي‌دهد كه سكوت 
نه خاموشي محض يا خلأ بي‌معنا، بلكه حضوري فعال 
است كه مي‌تواند احساسات و تاملي ژرف در مخاطب 
برانگيزد. از ديد او، س��كوت همان پرده‌اي اس��ت كه 
مرز ميان حضور و غياب را آشكار مي‌كند و ذهن را به 

درون‌نگري فرا مي‌خواند.
 او اعتقاد دارد س��كوت، ابزاري براي تمركز و بيداري 
ادراك است. نبود صدا يا حركت در اثر هنري نه كمبود، 
بلكه زباني مستقل است كه معنا و حس را به شيوه‌اي 
يگانه منتقل مي‌كند. هنرمندان با ساده‌گرايي و ايجاد 
فضاهاي خالي، عمق و ني��روي بيان اثر را مي‌افزايند؛ 
به گونه‌اي كه خلأ خود به بياني هنري بدل مي‌ش��ود 

و تجربه مخاطب را شخصي‌تر و دروني‌تر مي‌سازد.
سكوت در روانِ انسان نيز نقشي بنيادين دارد: كاهش 
اضط��راب، تعميق توج��ه و برانگيخت��ن خلاقيت از 
پيامدهاي آنند. اين حالت، فرصتي مي‌آفريند تا ذهن 
از هياهوي بيرون فاصله گيرد و به لايه‌هاي پنهان‌تر 
ادراك و احساس دست يابد. از منظر زيبايي‌شناسي 
ادراكي، سكوت همان لحظه مكث است كه مخاطب را 
وادار مي‌كند اثر را نه به عنوان داده‌اي بيروني، بلكه به 

‌مثابه تجربه‌اي دروني و زنده بازآفريني كند.
در عرصه س��ينما، آندري تاركوفسكي نيز سكوت را 
ابزاري شاعرانه و فلسفي به ‌كار مي‌گيرد. او از سكوت 
براي خلقِ حسِ تامل، تعلي��ق و حضورِ ژرف در زمان 
و فضا بهره مي‌برد؛ بدين‌س��ان هر قابِ بي‌صدا معنا و 
وزنِ خاص خود را دارد. قاب‌ه��اي طولاني و تصاوير 
كم‌تحرك در فيلم‌هايي چون نوستالژيا و آينه مخاطب 
را به تجربه‌اي مراقبه‌وار از زم��ان، فضا و بودن دعوت 
مي‌كنند. تاركوفسكي در اين باره گفته است: »من از 
تماشاگر انتظار ندارم كه ]فيلم[ نوستالژيا را بفهمد؛ 
تنها مي‌خواهم آن را در سكوتِ خويش زيست كند.«

بنابراي��ن س��كوتِ تاركوفس��كي با س��كوت در آثار 
كيارستمي در سينماي ايران نيز قابل مقايسه است؛ 
اگرچه هر كدام از منظر فرهنگي و جغرافيايي خاصِ 
خود ش��كل گرفته‌اند، اما هر دو فيلمساز از سكوت به 
عنوان ابزاري براي بازانديشي، تعليقِ زمان و عميق‌تر 
كردن تجربه مخاطب بهره مي‌برند، با اين تفاوت كه 
تاركوفسكي بر فضاهاي ش��اعرانه طبيعت و سكوتِ 
متافيزيكي تاكيد دارد، در حالي كه كيارستمي سكوت 
را با زندگ��ي روزمره و حركات ظريف انس��اني پيوند 
مي‌دهد. اين گفت‌وگو ميان دو نگاه، هنرمندانه نشان 
مي‌دهد كه س��كوت نه صرفا غيبتِ صدا، بلكه زباني 
جهاني براي گفت‌وگوي روح با هستي است، زباني كه 
در مرز ميان نور و تاريكي، ميان بودن و نبودن، به نجوا 
درمي‌آيد. علاوه بر سينما، در عكاسي نيز مايكل كنا با 
تصاوير مينيمال و سكوت‌آلود خود، حضور و فقدان، 
نور و سايه و آرامش فضا را به شكلي شاعرانه بازنمايي 
مي‌كند. تصاوير كنا، همانند فيلم‌هاي تاركوفسكي، 
فضايي براي تامل، تعليق و بازانديشي در مخاطب ايجاد 
مي‌كنند و قدرت س��كوت در هنر بصري را به نمايش 
مي‌گذارند. همين ويژگي سكوت است كه از آثار فردي 
هنرمندان فراتر رفته و به تجربه‌اي جهانشمول در هنر 

بدل مي‌شود.
سكوت، روش��نايي خاموش هنر است؛ نيرويي فعال 
كه در فلس��فه، شعر، موس��يقي، س��ينما، نقاشي و 
عكاسي همواره فرصتي براي تامل، خلاقيت و تجربه 
ژرف انس��اني فراهم كرده است. اين سكوت نه فقدان 
صدا، بلكه حض��وري ميان عناصر اس��ت؛ پلي ميان 
بودن و نبودن، مخاط��ب و اثر، انس��ان و حقيقت. از 
سكوت‌هاي فلس��في و عرفاني فيثاغورس، مولوي و 
حافظ تا س��كوت‌هاي موسيقي جان كيج و قاب‌هاي 
سكوت‌آلود كيارستمي و تاركوفسكي، سكوت ابزاري 
براي بازانديشي، آرامش ذهن و كشف معنا بوده است. 
در هنر ايراني، فضاهاي خالي در خوشنويسي، نقاشي 
و عكاسي س��كوت را به تجربه‌اي بصري و دروني بدل 
مي‌كنند و مخاطب را با نور و س��ايه، حضور و غياب، 
درگير مي‌سازند. چنين است كه سكوت، از اساطير تا 
هنر مدرن، از فلسفه تا تجربه زيبايي‌شناختي، روشنايي 
خاموشي است كه به ذهن و روح رخنه مي‌كند و امكان 

درك ژرف‌تر از جهان و خويشتن را فراهم مي‌آورد.
عكاس - مدرس دانشگاه علم و صنعت ايران

فکر و هنر

جستاري در هنر خاموش

 روشنايي سكوت

عليرضا كريمي‌صارمي

در نگاه فوكو، س�كوت نه فق�دان، بلكه 
حضور فعالي اس�ت كه نظ�م اجتماعي و 
توليد دان�ش را هدايت مي‌كند و نش�ان 
مي‌دهد كه در پس هر گفتار، لايه‌هايي از 
ناگفته‌ها و فاصله‌ها حضور دارند كه معنا و 

قدرت را شكل مي‌دهند.

سكوت نه‌تنها تجربه‌اي دروني است، بلكه 
محدوديت‌هاي زبان را نيز آشكار مي‌سازد. 
ويتگنشتاين مي‌گويد: »در آنجا كه نتوان از 
آن سخن گفت، بايد خاموش ماند.« سكوت، 
اعترافي است به مرزهاي زبان و ابزاري براي 

اشاره به آنچه ناگفتني و بيان‌ناپذير است.

نمایی از فیلم نوستالژیا اثر آندری تارکوفسکی


